
 

Two Thoughts 
Regarding Science, the Bible, and our Ability to Defend Them 

It is easy to get lost in a discussion about science and the Bible. There are so many 
things to distract us. Do we focus on the historical relationship between science and 
religion? The historical interpretation of the Bible? The ability of science to produce 
technology today? Any one of these rabbit trails can easily detract us from important 
issues relating to science and the Bible. 

In light of the ease with which we can be confused, here are two observations that can 
help us refocus our attention. Note that these two thoughts are not necessarily capable 
of cutting through the weeds or simplifying complex arguments into easy concepts. 
Rather, it is simply a refocus, taking us away from the rabbit trails back to what is 
significant in the relationship between science and the Bible. 

Science is Incomplete: It Needs a 
Foundation  
This concept may easily be the most difficult to accept. It is not too difficult to explain, 
or even appreciate, but its implication to a society, such as our own, that regularly looks 
to science for guidance is counterintuitive. 

To begin, let us quickly run through the steps of the scientific method. Keep in mind that 
these steps, while important, are not necessarily rigorous: you may see these same 
steps explained in a slightly different manner. That is okay, since it is the main concept 
of the scientific method that is important, less than the actual steps used. 

1. Make an observation about the world. 
2. Create a hypothesis to explain the observation. 
3. Test the hypothesis with an experiment. 
4. Determine whether the results of the experiment falsify or verify the hypothesis. 

While these steps help codify the scientific method, I want to actually focus on the logic 
of this method. Specifically, there are two notable types of reasoning needed to follow 

 



 

the scientific method. The first is inductive reasoning. Inductive reasoning is 
extrapolating from multiple observations to a single concept. For example, back in the 
1600's, when scientists began to look at living things under microscopes, they noticed 
that they always saw cells in these living things. They eventually concluded that all living 
things are made of cells. This conclusion is now an important tenet in cell theory. Notice 
how multiple observations (every observation of cells under a microscope) was used to 
extrapolate a single concept (every single living thing is made of cells). 

Inductive reasoning is necessary to create the hypothesis. All a scientist has are his 
own observations and the documented observations of others. The scientist then takes 
these observations and condenses them into a single statement that probably applies 
to everything. 

That word "probably" highlights the problem with inductive reasoning: it is technically 
illogical. Sure, we can make multiple observations and conclude that something is 
probable or likely, but that does not tell us what actually is. There is still the possibility 
that further observations can change what is deemed probable or likely. Take the 
observation that all living things are made of cells. What if some living thing was to be 
discovered and it was found that it functioned without the need for cells? That would 
prove the statement "all living things are made of cells" to be false. Do we know that 
such a creature does not exist out there? No, because we have not been able to observe 
all living creatures alive today or throughout history. Thus, the possibility exists that a 
discovery could be made that will falsify a major tenet of cell theory. As this illustration 
shows, an idea, any idea, built on inductive reasoning can be falsified. Thus, inductive 
reasoning does not lead to a logical conclusion, just a possible conclusion. 

The other type of reasoning used is deductive reasoning. Deductive reasoning follows 
an "if-then" format. For example, "If all living things are made of cells, then every time we 
observe a living thing under a microscope, we will find cells." Unlike inductive reasoning, 
deductive reasoning is logical: it follows precise rules of logic in order to reach a proper 
conclusion. In the scientific method, deductive reasoning is used to test the hypothesis. 
If the hypothesis is correct, then certain things will be observed. The experiment checks 
to see if those things actually occur.  

While deductive reasoning is logical, it has one significant weakness: it cannot be used 
without a starting premise. The premise is the starting statement. As it is used in the 
scientific method, the hypothesis functions as a premise. Note that the whole point of 
the scientific method is to test the hypothesis. If there is no hypothesis, there is no 

 



 

statement to test, and deductive reasoning cannot be applied.  

Now we run into a difficult situation. Deductive reasoning is used to test the hypothesis. 
Without the hypothesis, deductive reasoning cannot be used. Yet, in order to form a 
hypothesis, inductive reasoning, which cannot prove anything to be true, must be used. 
Deductive reasoning can easily be used to prove something false: all one has to do is 
find a counterexample (an observation that is the opposite of what is expected). 
However, getting results that are consistent with the hypothesis does not mean that the 
hypothesis is true: there is still the possibility that further testing will falsify the 
hypothesis. It is because of this reasoning that hypotheses are either falsified or 
verified: we can tell when a hypothesis is false but we cannot tell when a hypothesis is 
true. The best we can do is claim that a hypothesis is consistent with observations so 
far. 

While it is rarely emphasized, this is a big problem with the scientific method: it cannot 
prove anything to be true. This inability is not a limitation of human observation nor a 
limitation of available data (though those two things can make the problem worse), it is 
simply that there is no rigorous logical defense of a hypothesis. Ultimately, every single 
hypothesis, and thus every single theory, is subject to possible falsification pending 
future experiments. 

From a practical viewpoint, whether or not science can determine truth is irrelevant. 
Science can be used to produce models that work, insofar as these models can be used 
by engineers, doctors, architects, and so forth to create things for a practical purpose. 
However, "working" and "truth" are separate concepts: the former deals with application 
while the later deals with the nature of reality. In short, science cannot, by itself, lead us 
to an understanding of reality. There must be some other knowledge that can be 
coupled with science to lead us to conclude that science basically leads to an 
understanding of reality. Without that outside knowledge, science will always be 
incomplete. 

We Must Either Interpret the Entire Bible 
Literally or Allow Any Part of the Bible to 
be Questioned 

 We will switch gears rather dramatically now. We considered the completeness of
 science, now let us consider how well the Bible is treated as an authority. The reason we

 



 

 have to consider the authority of the Bible is twofold. First, if science is incomplete on
 it's own, we need some other authority to help us determine truth. Second, the part of
 the Bible that has the greatest implications to our understanding of science, Genesis
 1-11, regularly gets interpreted and reinterpreted a variety of ways. What we will see is

 that it is necessary to interpret the Bible consistently, for if we do not, any part of the
 Bible can be questioned.

 

 A problem we can encounter with interpreting the Bible is that the original text was
 written in Hebrew or Greek. Thus, any Biblical text we read today is a translation.

 Unfortunately, reinterpretations of Genesis often rely on reinterpretations of the original
 Hebrew. For example, some people critique the Creation Week described in Genesis 1
 as a period of time longer than a mere week. This is done, in part, because the Hebrew

 word for "day" can also be interpreted as an indefinite period of time.
 

 Does a person have to be a Hebrew scholar in order to understand the true meaning of
 Genesis 1? I do not think so, as long as we assume that the translators of our English
 versions of the Bible knew what they were doing. The original Hebrew had a meaning.
 The translators took that meaning and put it into English. They have already done the
 work of understanding what the words mean. Now we can take the meaning they have

 given to use and understand what the Bible says.
 

 Naturally, there are slight variations in how the translators thought the meaning should
 be expressed. That is why we have different versions of the Bible, like the King James

 Version and the English Standard Version. While these translations may appear to
 highlight that translators get their translations wrong, they actually can provide a

 benefit. We can compare different translations of the Bible to get a better understanding
 of the original meaning of the Hebrew text. Because of these various Bible translations,

 it is not necessary for us to become Hebrew scholars in order to understand the
 meaning of Genesis 1. If we look at something like the description of the Creation Week
 in Genesis 1, we can understand the word "day" to mean a 24-hour cycle, because that is

 what the majority of translators decided was the original meaning in the Hebrew.
 

 Beyond trusting translators to do their job, the other thing we need to do is to interpret
 passages of the Bible literally. Now, because this word has been abused, it is necessary

 to explain what I mean by "literal". I mean that we interpret a passage according to its
 literary style. For example, we interpret poetry poetically. When Psalm 23:1-2 tells us

  that

 



 

The LORD is my shepherd; I shall not want. He makes me lie down in green pastures. He 
leads me beside still waters, 

 we understand it to be a metaphor for God's kind care and provision for His people. We
 interpret it this way because it is poetry and poetry is replete with imagery. Similarly,
 when we read about Jesus feeding the 5,000 in Matthew 14:13-21, Mark 6:32-44, Luke
 9:10-17, and John 6:1-15, we interpret it as a historical event. It was not presented as a

 teaching of Jesus, it was not presented as an illustration, it was presented by all four
 Gospel writers as an account of an actual event.

 

 For the most part, people have no problem interpreting the context of a passage of the
 Bible. Genesis 1-11, and especially Genesis 1, is an exception. While it is written as a
 historical document, some people interpret it as poetic, figurative, or spiritual reality,

  basically anything but physical reality.
 

 Before moving on, I want to emphasize that Genesis 1 is written as a historical narrative.
 It starts by putting the Creation Week in a historical context ("in the beginning," verse 1),

 it describes events that each occur within a single 24-hour day (the phrase "and there
 was evening and there was morning, the nth day" is given at the end of every day, verses
 5, 8, 13, 19, 23, 31), and it describes the creation of people, namely, Adam and Eve, who

 are treated as historical figures throughout the rest of the Bible (for example, I
  Chronicles 1:1, Luke 3:38, Mark 10:6-8).

 

 Some people dispute the previous paragraph. They may make claims, such as "Genesis
 1 follows a pair of triads, which is a poetic form," or "the word 'day' actually has multiple

 meanings throughout Genesis 1, so we cannot be dogmatic that it means a 24-hour
 cycle." Both of these claims make a similar error: they read into the Bible, attempting to

 change its meaning. To see how this works, let us briefly consider each claim.
 

 The pair of triads refers to the sequence of events of the six days of creation. The first
 three days and the last three days each follow a repeating pattern. The argument goes
 that day one deals with the creation of light, day two with the separation of water and
 creation of the expanse (often interpreted as the atmosphere), and day three with the

 creation of dry land. The following three days each fill the things created on the previous
 three days. Day four sees the creation of celestial bodies that shine light on the Earth,

 day five with the creation of fish (in the water) and birds (in the air), and day six with

 



 

 land animals. Such a pair of triads is considered to be a poetic pattern, indicating that
 Genesis 1 is figurative, not historical. The problem with this interpretation is that it is

 selective and contradictory. Consider that water was not created on day two, but on day
 one (Genesis 1:2), thus the fish fill the waters on the wrong day of the pattern. Second,

 the expanse can also be interpreted as including outer space. If that is the case, then
 the celestial bodies actually fill the expanse which was created on the second day, not
 the first. Note also that something is notably missing from the pair of triads: plants do
 not figure into the pattern, even though they were noticeably created on day three. All of

 these problems show that the pair of triads is not an actual artifact of Genesis 1, but a
 supposed pattern imposed on the text.

 

 As for the multiple meanings of day, the argument goes like this: while it appears that
 the word "day" means a 24-hour cycle in verses 5, 8, 13, 19, 23, 31, the word "day" is also

 used to mean the daylight portion of a 24-hour cycle in verse 5 and an indefinite period
 of time in Genesis 2:4 (which is actually part of the Genesis 2 narrative, but the context

 is similar). These observations are correct, but they miss a significant point: we can
 identify each meaning of "day" based on its context. Verse 5 contrasts "day" with "night,"
 so it is clear that it refers to daylight. Genesis 2:4 speaks of "the day that the LORD God

 made the earth and the heavens," but that is a common figure of speak, where "day"
 simply refers to a period of time defined by context of the phrase. It is no different than

 saying, "back in my grandfather's day." Again, the context makes the meaning clear.
 Finally, in verses 5, 8, 13, 19, 23, 31, the phrase "day" is coupled with "evening and
 morning," making it clear that "day" is referring to a normal 24-hour cycle. Thus, the

 different meanings of "day" are interpreted from the context of the specific verses: it is
 not an indication that the word "day" has no specific meaning throughout the passage.
 To twist these multiple meanings of "day" into a suggestion that it has no meaning is to

 overlook how we interpret everyday language.
 

There are more critiques that have been made about Genesis 1, and many more that can 
be imagined in the future. Rather than trying to counter every individual argument, let us 
make a broad observation. If we can reinterpret the literary style of Genesis 1, what 
other passages of the Bible can also have their literary style reinterpreted? For example, 
if multiple uses of "day" indicate uncertainty in its meaning, what are we to make of 
Peter's sermon on Pentecost? Here is an excerpt from Acts 2:14-17: 

 

 



 

Men of Judea and all who dwell in Jerusalem, let this be known to you and give ear to my 
words. For these people are not drunk, as you suppose, since it is only the third hour of 

the day. But this is what was uttered through the prophet Joel: And in the last days it shall 
be, God declares, that I will pour out my Spirit on all flesh. 

The first use of "day" refers to a 24-hour cycle, since it is used in the context of the third 
hour, yet his second use of "day" is an indefinite period of time. Do we then trivialize 
Peter's sermon as mere metaphor or spiritual reality, as some would claim of Genesis 1? 
There needs to be consistency of interpretation across the Bible, for if we make one 
passage a simple metaphor (Genesis 1) then we risk making other passages (Acts 2) 
metaphor as well. 

The preceding paragraph is an example of the main principle, "We Must Either Interpret 
the Entire Bible Literally or Allow Any Part of the Bible to be Questioned." We should use 
this principle to judge the trustworthiness of the various interpretations of Genesis 1. If 
the interpretation rests on reasoning that can lead to faulty interpretations elsewhere in 
Scripture, then the interpretation is probably faulty. If the interpretation rests on 
reasoning that coincides with established interpretations of other parts of Scripture, 
then it is probably reliable. 

The Connection Between These Two 
Thoughts 
On the surface, "science is incomplete: it needs a foundation" and "we must either 
interpret the entire Bible literally or allow any part of the Bible to be questioned" seem 
like disconnected thoughts. In fact, they are closely related, especially for those who 
consider the Bible to be the Word of God. 

If science is incomplete, then it needs to be supported by some other truth. Recall that 
no hypothesis or theory is safe from falsification: every scientific idea may be proven 
wrong. Would it not be nice to have some truth that is not subject to falsification, 
something that can give us some insight about the natural world? How about, "In the 
beginning, God created the heavens and the earth" (Genesis 1:1)? That informs us of the 
origin of the natural world. What about the command to fill the earth and subdue it 
(Genesis 1:28)? That informs us about the nature of the world: we humans are capable 
of interacting with and manipulating the Earth. These truths, and more, can be used as a 

 



 

foundation for science. 

I want to take a moment to emphasize just how important are some of the truths 
mentioned above. Consider God's command to humans to fill the Earth and subdue it 
(Genesis 1:28). As innocuous as this command may seem, it is hugely important. I  f God

 commanded humans to fill the Earth and subdue it, then we know that humans were
  made to interact with a real world. That means that

1.   the Earth is real and not an illusion or hologram,
2.  human senses are basically reliable and capable of determining the nature of the

  world, and
3.   human reasoning can understand the way the world works.

 These are not minor claims: none of these claims can be proven independently. We need
 something, like the Bible, an outside source of truth, to establish these principles for us

 to have a logical foundation for relying on science.

However, using truths from the Bible as a foundation for science is a one-way street. We 
must interpret the Bible consistently or we risk making any part of the Bible uncertain.  
For example, if we want to use the Bible as a foundation for science, then we must 
interpret the entire Bible consistently, even if those interpretations run contrary to what 
science tells us. After all, science is subject to falsification, the Bible is not. If we want to 
use Genesis 1:1 to assure us that the world exists and that we do not exist in some kind 
of hologram or illusion, then we must also accept the genealogies of Genesis 5 and 11, 
which give us an age of the Earth that is around 6,000 years old. On the flip side, if we 
trust the Bible in things of salvation, then we are obligated to trust it when it speaks 
about the history of the world again, such as the genealogies of Genesis 5 and 11. To 
summarize, science is falsifiable, thus it cannot be used to reinterpret the Bible, and if 
we trust the Bible as a source of truth for anything, then we must use the Bible to 
interpret our understanding of scientific facts. 

Now, many will claim to not accept the Bible, thus it is unnecessary for them to use the 
Bible as a foundation for science. However, these people still have to address the 
problem of the foundation of science. Just because they do not accept the Bible does 
not mean that science automatically becomes a reliable source in and of itself. The 
problem with trying to support science without the Bible is that they lack a certain 
source of truth. Instead, they are left with their own intellect. However, the problem that 
science needs a foundation exists in any type of human thinking or reasoning. Every one 
of our thoughts must begin with a premise, a premise that must be accepted without 

 



 

proof. If we have a premise that is based on proof, then it must be based on a premise 
that was accepted without proof, and so on. Thus, someone who accepts science 
without using an outside source of truth, such as the Bible, must use the argument that 
"science works" as his ultimate evidence that science is reliable. However, as we saw 
before, "works" and "truth" are different words. Just because a scientific idea works 
does not mean that it must also be true: it simply means that the idea gets results that 
we want. Whether of not what works is a reflection of truth is another question 
altogether. 

Ultimately, the relationship between science and the Bible is a matter of faith. Either, we 
begin with the Bible, accept it as true, and use the Bible as a foundation for science, or 
we trust that science works and therefore it is reliable, even though such a claim cannot 
be demonstrated to be true. This is the foundational issue when we defend the Bible 
from secular science. There may be a world of other issues to consider, but it will 
ultimately come back to an issue of faith. 

 


